# چرا جنگ؛ ماهیت جنگ در عصر سنّت، مدرنیته و پسامدرن

محمدتقى قزلسفلى \*\*

 $\pmb{E\text{-mail: m.ghezelsofla@parsimail}}\\$ 

#### چکیده:

مطالعه و بررسی ادوار مختلف جنگ و ماهیت و نقش آن در جوامع مختلف در بررسی پژوهشگران عرصه ی جامعه شناسی و علومسیاسی اهمیت بنیادین دارد. در مقاله ی حاضر، ضمن تحلیل تاریخ جنگ و چگونگی تغییر در ماهیت آن در جامعه ی سنتی، مدرن و پسامدرن، تحولات معرفتی و ساختاری جامعه و نقش هویتساز جنگ در آنها مورد ارزیابی قرار میگیرد. مسأله ی اصلی مورد نظر برای نگارنده، اثبات این مهم است که «ما همچنان در جوامع نظامی زندگی میکنیم». به عبارت دیگر: برخلاف روی کرد خوش بینانه ی عصر مدرن به حذف به عبارت دیگر: برخلاف روی کرد خوش بینانه ی عصر مدرن به حذف نهاد جنگ از زندگی جدید، ما هر روز شاهد اشکال مخرب تر جنگ و پی آمدهای منفی بر زیست - جهان بوده ایم؛ چنان که در دوره ی پسامدرن خطر آن تمام هستی بشر را در معرض انهدام قرار داده است. این روی کرد از طریق استفاده از مثالها و آمار عینیت خواهد دافت.

كليد واژهها: جنگ، سياست، مدرنيته، پست مدرنيته، هويت

\* استادیار گروه علوم سیاسی دانشکدهی حقوق و علوم سیاسی دانشگاه مازندران



جنگی که درخواهد گرفت اولین جنگ نیست، پیش از آن جنگهای دیگری هم بوده است وقتی آخرین جنگ تمام شد پیروزمندان بودند و شکستخوردگان فرودستان سرزمین مغلوب گرسنگی می کشیدند ... فرودستان سرزمین فاتحان نیز برتولت برشت، جنگ(۱)

#### مقدمه

«جنگ به آفتاب پرستی می ماند که در هر وضع و حالتی انـدکی از مـاهیتش تغییـر می یابد ... (کلاوزویتس، ۱۹۵۵: ۶۹) این عبارت صریح از کارل فون کلاوزویتس که در باب ماهیت و گونه گونی جنگ نقل شده است، در همهی زمانها از عصر جوامع ابتدایی گرفته تا «عصر جنگهای تمام عیار» (هابسباوم، ۱۳۸۰: ۷۳) دوران مدرن و چـه بسا عصر جنگهای شبیهسازی شدهی یسامدرن که ویریلیو از آن با عنوان «عصر فراجنگ» (ویریلیو، ۱۳۸۲: ۱۷۸) نام می برد، کاربرد داشته است. واقعیت آن است که پدیده ی جنگ به همان نسبت که در جوامع پیشین نقش داشت، امروزه نیز این نقش را تأکید و تشدید کرده است. جنگ بعدی دایمی از زنـدگی سیاسـی و اجتمـاعی شـده و رابطهی نزدیکی با رقابت آمیزی جوامع و ملت ها پیدا کرده است. در عین حال، برخلاف ساختار جوامع ابتدایی و دولتهای سنتی بعدی که در آن جنگ یک صورتبندی ساده یا مبتنی بر واقعیت ساده بود، هم اینک، با تکوین ساختارهای اقتصادی و اجتماعی جوامع از یکسو و تحول در فن و تکنولوژی صنعتی \_نظامی، صورتی از بربریت فزاینده را یافته که زبان فاجعه آمیز آن هستی جهان را در معرض خطر قرار داده است؛ به طوری که سازمان ملل و چه بسا اعضای آن نیز در مقابله با خطرات قدرت و خشونتها که اشکال متنوعی چون جنگهای قومی و نزاع شمال و جنوب و ترورهای عقیدتی به خود گرفتهاند درمانده و ناتوانند. اخیراً در نتایج پژوهش بانک جهانی، تصریح شده است که پیش بینی می شود ۵۲ کشور در حال توسعه با ۱/۱ میلیارد

<sup>1-</sup> Carl Van Clousewits

<sup>2-</sup> Hyper-guerre



جمعیت، ۱۰ برابر بیش تر از کشورهای پیشرفته که وضعیت اقتصادی مناسب تری دارند، در معرض جنگ داخلی قرار دارند (هایت و دیگران، ۱۳۸۳: ۱۷). فارغ از این روی کرد تکخطی، امروزه سیاستهای برخی از سران جهان و عملکرد آنها در صحنهی سیاست جهانی، حکایت از واقعیت تلخ دیگری نیز دارد، برای مثال: در نظرسنجی اخیر مجلهی تایم در برابر این پرسش که در سال ۲۰۰۳ کدام کشور بیش ترین خطر را برای صلح جهانی پدید می آورد؟ از ۳۱۸/۰۰۰ نفری که به این پرسش پاسخ داده بودند، تنها ۷ درصد کرهی شمالی و ۸ درصد عراق و قریب ۸۴ درصد ایالات متحده ی امریکا را خطری برای صلح جهانی ذکر کرده بودند (میلر، ۱۳۸۴: ۴۳).

به این ترتیب، جنگ را می بایست جزو لاینفک زندگی روزمره محسوب کرد، چنان که دیگر امحای آن به طور کامل تنها به خوش بینی برخی متفکران غربی سده ی نوزدهم می رسید. شاید بتوان به این مناسبت، از این نظریه ی آرنولد توین بی که گفته بود تنها «در گذشته با ساده لوحی اصل فضیلتهای جنگ مطرح بود» (توین بی، ۱۳۷۳: ۲۰) تفسیر امروزی کرد و اذعان نمود که نهاد جنگ، هرگز پیر و فرتوت نشده و براساس خاستگاه ملتها و جوامع، تحول پیدا کرده است. لذا، پافشاری بر جنگ و توجه به فضیلتهای نظامی، امروزه به سیاستی نهادینه شده تبدیل شده است. پس «داستان جنگ در تمام دوران، امری وسوسهانگیز بوده است.» (کیلی، ۱۹۹۶: ۳) برای مثال در میان اولین تاریخ نوشتههای تمدن، جلوههای خاصی از جنگ بازتاب یافته است. در بخش عمده ای از خطوط هیراگلیف، ما شاهد تشریح پیروزی یکی از نیروهای فرعون اسکورپیون و نارمر هستیم. در خط معین، نشانههای روشنی از جنگهای پادشاه گیلگمش وجود دارد. در کتب مقدس هم چون عهد عتیق، در بخش عمده ای از تاریخ تمدنهای از جنگها و پادشاهان جنگجو (۳) آمده است. بعدها با شکل گیری دولتهای ملی، و بزرگنمایی هویت ملی، جنگجو (۳) آمده است. بعدها با شکل گیری دولتهای ملی، و بزرگنمایی هویت ملی، جنگجو (۳) آمده است. بعدها با شکل گیری دولتهای ملی، و بزرگنمایی هویت ملی، و تمایز و تفاوت زبانی و جغرافیایی، این مسأله تشدید شده است.

به نظر میرسد در یک تقسیمبندی تاریخی از فرایند تغییر و تحول کمی و کیفی جنگها بتوان ضمن فهم ادوار گونهگون به تمایزات ساختاری دست یافت. طبعاً هر

2- Narmer

<sup>1-</sup> Scorpion

<sup>3-</sup> King Gilgamesh



کدام از این ادوار تاریخی یا تمدنی چنان که در تقسیم بندی امواج تمدنی آلوین تافلر نیز آمده است، به منزلهی فهم نگرشهای متفاوت و جلوههای نظامی متفاوت به مقولهی جنگ بوده است.

در نوشتار حاضر، برآنیم تا ضمن بیان ادوار سه گانه ی کلان وضعیت جنگی که شامل ماهیت جنگهای سنتی، مدرن و پسامدرن می شود، به اختصار به بیان اغراض و انگیزه ها و ایده ی دفاع مشروع در آنها بپردازیم. از آنجا که هویت مقولهای کلیدی در چارچوب معرفت شناسی مدرن است، طبعاً انگاره های هویتی در عصر مدرنیته و جنگ جلوه ای بارز داشته؛ اما این به آن معنا نیست که اعصار پیشین، خالی از اغراض گوناگونی در جهت تشدید تعارضات و کشمکشها بوده باشند. برای مثال: ملاحظات ساختار کنت والتز ن، در کتاب «انسان، کشور و جنگ» نشان می دهد که با اتکا به سطح تحلیل مبتنی بر طبیعت بشر می توان پی گیر ذات شرور جوامع ابتدایی یا سنتی بود و انگیزه های منجر به جنگ را در آن بررسی کرد یا براساس سطح تحلیل دوم که به رفتار دولت در سیاست جهانی اشاره دارد، نشان داد که دولت ها براساس چه انگیزه ها و اغراضی از ضرورت جنگ سخن گفته اند (بروس هالی، ۱۳۸۳: ۴۰۰–۴۱). همین طور مطالعات نظام مند مایکل دویل ن، در کتاب «شیوه های جنگ و صلح»، نشان می دهد که مطالعات نظام مند مایکل دویل ن، در کتاب «شیوه های جنگ و صلح»، نشان می دهد که سوسیالیسم قابل توضیح است و این روی کرد نیز بر حضور عناصر مختلف منجر به جنگ در سه دوره ی مورد نظر دارد(۴).

سرانجام این که با استناد به دیدگاههای جامعه شناختی آنتونی گیدنز <sup>۱</sup>، مسأله ی اصلی مقاله را ایضاح خواهیم کرد. چنان که می دانیم، گیدنز برخلاف نظریه پردازان اجتماعی کلاسیک، چون مارکس، دورکهایم، اسپنسر و کنت که صنعتی شدن و عقلانیت را معادل گذار از اعصار بدوی و تمدنی خشونت طلب به دوران علمی گرایی و پایان جنگها می دانستند، بر آن است که بر دو خصوصیت مدرنیته و پسامدرن دست بگذارد؛ ابتدا اهمیت نظارت گسترش یافته در آغاز ادوار مدرن و دوم تداوم خشونت، جنگ و

<sup>1-</sup> Posture of War

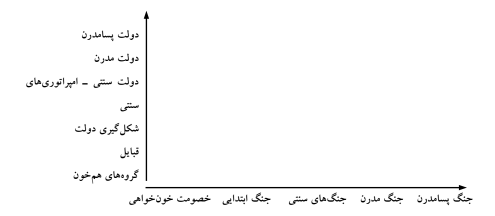
<sup>2-</sup> K. Waltz

<sup>3-</sup> M. Doyle

<sup>4-</sup> A. Giddens



تأثیر آن در تحولات جهان معاصر (گیدنز در وبستر، ۱۳۸۲: ۹۲-۱۲۹). هسته ی نظری دکترین گیدنز آن است که «ما هم چنان در جوامع نظامی زندگی می کنیم.» (گیدنز، ۱۳۸۳: ۳۷۴). او در کتاب دولت ملی و خشونت (۱۹۸۵) با استناد به نظریه ی «دولت پادگانی» لاسول و آرای منتقدین جدید چون آدورنو و فوکو، نشان می دهد که ارقام سرسام آور هزینه های نظامی و رشد در حال انفجار علم و فن آوری صنعتی نظامی، نه تنها بر تغییر ماهوی ماهیت جنگهای کنونی تأثیر بلافصل گذاشته؛ بلکه از آن مهم تر بر تأثیرات و خیم تر و خطرناک تر جنگهای جدید انسان و محیط پیرامون او دست می گذارد، مآلاً آن که در قیاس ماهیت سه دوره ای جنگ از بعد کلان (سنتی، مدرن و پسامدرن)، دوره ی متأخر چنان توان مسلحی به خود گرفته که فراتر از دولتها و امپراتوری های سنتی و همین طور ادوار جنگهای مذهبی و ملی است. در بخش نتیجه گیری این مقال، ملاحظات تکمیلی و نتایج این پژوهش مورد تأکید مجدد قرار خواهد گرفت. نمودار شماره ۱، ماتریس تحلیل حاضر را نشان می دهد(۵).



نمودار شماره ۱- خط عمودی چگونگی خط سیر تکوین سازمانهای اجتماعی ـ سیاسی را در اشکال بدوی \_ سنتی تا مدرن و پسامدرن به نمایش میگذارد و خط افقی، تکوین و تکامل انواع جنگ را براساس ملاحظهی عمودی نشان میدهد.

<sup>1-</sup> Garrison-state

<sup>2-</sup> Lasswell



#### ۱- ماهیت جامعهی سنتی

#### ۱-۱- عصر جنگهای ابتدایی<sup>۱</sup>

در چارچوب اهداف این مقاله، جنگ، کاربرد عهدی و سازمانیافتهی نیروی فیزیکی میان دو یا چند کشور با هـدف وارد آوردن خسـارت یـا خسـارتهـا تعریـف می شود. چنان که ملاحظه می شود در این تعریف اعمال قهریهی دولت یا دولت هایی نسبت به دولتی دیگر مدنظر است. این تعریف نشان دهندهی سازمان و کنش جمعی است که آن را از برخوردهای فردی و نزاعهای پراکندهی بسیاری متمایز میسازد؛ اما از آنجا که بینش جامعه شناسی در این نوشتار تجسد بیش تری دارد، این تعریف با لحاظ دیگری کامل می شود. در این چارچوب «جنگ ستیزهی خشن و منظمی است که بین دو یا چند اجتماع درمی گیرد» (علی بابایی، ۱۳۸۲: ۲۲۰). به این ترتیب از انگیزه ها و ماهیت جوامع ابتدایی هم عواملی چون غنیمت و غارت، ترس از بیگانه، خودنمایی یا علایق اساطیری و مذهبی ایفای نقش کردهاند. نولان و لینسکی در تعریف جوامع انسانی و چگونگی تحول آنها، بر چند مؤلفهی اساسی تأکید کردهاند. ازجملهی اینها می توان به جمعیت، فرهنگ، فرآورده های مادی فرهنگ، سازمان جامعه و نهادهای اجتماعی و نظامهای نمادین اشاره کرد. به اعتقاد ایشان و اکثر مردمشناسان، براساس همین مؤلفهها است که امکان ردهبندی جامعههای انسانی به ادوار ابتدایی و پیشرفته در دوران اولیه یا میانی عملی می شود (نولان و لینسکی، ۱۳۸۰: ۱۳۹-۱۸۶). با لحاظ درجهی رشد تکنولوژی می توان مجموعاً جوامع سنتی را شامل چند گروه دانست: ۱- جوامع شکارچی و جوامعی که در مرحلهی گردآوری خوراک به سر میبردند. ۲- جوامعی که در مرحلهی ابتدایی کشت و زرع به سر میبردنـد. ۳- جـوامعی کـه در مراحل پیشرفتهی کشت و زرع به سر می بردند. ۴- جوامعی که مراحل اولیهی کشاورزی را طی می کردند. ۵- جوامعی که به مراحل پیشرفتهی کشاورزی رسیده بودند. با توجه به این که در مراحل ۱ و ۲، هنوز جوامع سازمان دهی شده به وجود نیامده بود، سخن گفتن از جنگ میان اقوام ابتدایی موضوعی گمراه کننده است. به عبارت دیگر، از آنجا که رشد جمعیت، رشد اطلاعات فرهنگی و تکنولوژیکی به همراه سکونت دایمی در یک جا وجهی ابتدایی داشته، نـزاعهـای رخداده در میـان آنهـا نیـز صورتی از نبردهای ابتدایی را داشته است. این جوامع که دارای تکنولوژی بسیار ساده



بودهاند، در سطح ابزار دفاعی به نیزه و سلاح تیر و کمان دست یافتهانـد. در ایـن دوره، کشت نباتات و اهلی کردن حیوانات نیز بهوجود آمده است. نهایت این دوره، زمانی است که «خیش» پیدا می شود و عصر جامعهی سادهی کشاورزی آغـاز مـیگـردد. اگـر بگوییم انگیزه های تشدید کننده ی جنگ در دوران مدرن و پسامدرن، مقولاتی چون نیروی کار، طلا، نفت یا عقیده و ایدئولوژی بوده است، بنا به همین ملاحظهی ناشی از تكامل اجتماعي مي توان گفت كه تصاحب نيروي جادويي، آشتي دادن الهههاي تشنه به خون، گرفتن غنایمی چون حیوانات اهلی و سایر ملزومات ابتدایی ازجمله انگیزههای نبردهای پراکنده بوده است. به این ترتیب، تعبیر از جنگ ابتدایی در ایـن دورهها قابـل تشخیص است: «جنگ ابتدایی عبارت بود از اعمال آن نوع شیوهی برخورد که در مرحلهی قبل از تشکیل دولت میان جوامعی که فاقد خط بودند، رواج داشته است. یکی از ویژگیهای مهم جنگ ابتدایی در این است که فرماندهی، رهبری و عملیات تاکتیکی در آن خیلی ملحوظ نبوده است»(می پر، ۱۳۷۶: ۴۶). جنگ در چنین بافتهای سنتی هر چند رویدادی بوده که مرتباً اتفاق افتاده و اغلب گروه سنی خاصی از مردان در آن شرکت کرده و چه بسا زنان نیز به جنگجویان در رسانیدن آذوقه و مهمات، کمک می رساندند، در عین حال، چنان که پژوهشهای کوئنسی رایت و تورنی های ، نشان میدهد، تمام اشکال جنگهای پیشین بازتابی از انگیزههای شخصی کوچک، روی کردهای غیرعقلانی و شیوههایی برای ماجراجویی و چه بسا نوعی ورزش یا اعتقاد اساطیری بوده است (۶) (کیلی، ۱۹۹۶: ۸-۱۱). کیلی با استناد به دیـدگاههای ایـن دو متفكر، دلايل تكنولوژيكي كار را كه زمينهي محدوديت أن را فراهم مي كرده است، مورد توجه قرار داده است: ۱- فقر در بسیج و گردآوری نیروی انسانی ۲- عدم کفایت امور لجستیکی و ضعف تدارکات ۳- به دلیل موانع پیش گفته، امکان انجام عملیات و درگیریهای طولانیمدت نیز وجود نداشته است. عـدم اَمـوزش سـازمانیافتـه و خـلاً دولت سامان بخش، اتحادهای موجود گروهها و قبایل اضطراری و لجامگسیخته ۴- فقدان جنگجویان حرفهای در نبردهای نظامی ویژه (مثل گروههای شمشیرباز، کمان دار و سواره نظامهای حرفهای که در ادوار بعدی جوامع سنتی تحقق یافتند) (صص ۱۰-۱۷). با توجه به ساختار زیستی، اجتماعی و فرهنگی و اقتصادی این جوامع و

<sup>1-</sup> C. Wright

<sup>2-</sup> Turney - High



شرایط که گروهها در آن به شکل روزمره، سیال زندگی می کردند و بیش تر آنها درگیر تولید روزمره ی مایحتاج خود بودند، طبعاً جنگها پراکنده ، غیرمؤثر و غیرحرفهای بوده است.

## ۱-۲- دولتهای سنتی و امپراتوریهای سنتی؛ جنگهای سنتی

برخی از متفکرانی که مسأله ی جنگ را از بُعد تکاملی مورد توجه قرار دادهاند اعتقاد دارند که همان نزاعهای ابتدایی در ادوار پیشگفته میان طوایف و قبایل، زمینه ی ایجاد و تشکیل واحدهای بزرگ تر و پیچیده تر اجتماعی را تسهیل کرده است، «این تکامل باعث گسترش مداوم گروههای صلح طلب گشته یا به عبارت دیگر این تکامل باعث شده است تا جمعیتهای بزرگ تر مداوماً تحت پوشش نظامات هنجاری مشترک در آیند. به این اعتبار، آنها برای جنگ ابتدایی سهمی در تکامل اجتماعی قایل بودند» (۷) (می یر، ۱۳۷۶: ۴۶). با توزیع جمعیت در یک محدوده ی مشخص، اشکال اولیه دولت ـ شهرها شکل می گیرد. جمعیت به شؤون و طبقات مختلف چون دهقانان، پیشهوران، تجار و روزمزدها تقسیم شده و جنگجویان نیز به واسطه ی ابداعات و اختراعات جدید، موفقیت خود را در شکل جدید دولت سنتی تجسم می بخشند. در شرایط ایجادشده، صورت بندی حکومتی، توزیع قدرت سیاسی و طبقه بندی اجتماعی تا شرایط ایجادشده، مونوت و نحوه ی توزیع قدرت نظامی تأثیر می پذیرد. نیاز به یادآوری نیست که متفکرانی چون افلاطون و ارسطو در ارایه ی دیدگاههای خود یادآوری نیست که متفکرانی چون افلاطون و ارسطو در ارایه ی دیدگاههای خود یادآوری نیست که متفکرانی چون افلاطون و ارسطو در ارایه ی دیدگاههای خود

چنان که گیدنز می گوید: دستیازی به جنگهایی که غالباً طولانی و خونین باشند، یکی از آشکارترین ویژگیهای تکامل اولیهی دولتها و گذار از دوران پیشادولتی و ورود به عصر دولتها و امپراتوریهای سنتی بوده است (گیدنز، ۱۳۸۱: ۳۷۶). با تحول در عرصهی نوآوریهای فکری، کشفیات و پیشرفتهای فنی، در بافت جوامع سنتی این دوره و تغییر در ساخت سلاحهای جنگی، امکان گذار به جوامع پیشرفتهی کشت و زرع و جوامعی که به مراحل پیشرفتهی کشاورزی اختصاص داشتند فراهم آمد. «اختراع ارابههای جنگی از سوی مردم استپنشین، در حدود ۱۷۰۰ قبل از میلاد برای نخستین

<sup>1-</sup> Desultory

<sup>2-</sup> Prestate



بار قدرت توأم اسب و چرخ را ترکیب و در کنار دگرگونی جنگ، امکان برتری برخی از دولتهای سنتی یا امپراتوریها را بر دیگران سهولت بخشید»(دان،۱۳۸۳، ج۱: ۱۰۰). در کنار صنایع نظامی چون ارابههای جنگی، ابداعاتی چون انواع سپر، جوشن، کلاهخود یا کلاههای آهنین، زره و کمربندهای چرمین، تفوق برخی دولتها را در شرایط خاصی تمدید کرد؛ ازجمله برتری دولتهای ایرانی براقوام و امپراتوریهای رقیب (جمشیدی، ۱۳۸۳: ۱۳۰۰–۱۵۰).

این دوران، هم چنین شاهد شکل گیری ادیان و نظامهای اعتقادی پیشرفته تر، رشد اقتصادی و ایجاد مازاد اقتصادی و تحول در ابعاد گروهها و جامعه ها بود. در چنین اوضاع و احوالی تعجبی نداشت که کاست حاکم برای دستیازی به ثروت و قدرت بیش تر، قدرت برهنه ی خود را از طریق مزدوران جنگاور تقویت کنند. چنان که نوشته اند: در نبردی که میان پارسی ها و اسکندر در کنار رود گرانیکوس رخ داد، تقریباً همه ی پیاده نظام پارس، از مزدوران یونانی بودند و در نبرد اسیوس نیز ۳۰/۰۰۰ نفر یونانی مزدور در داخل سپاه پارسیان بودند (ص ۱۳۰).

بدین ترتیب بود که تمام توش و توان این طبقه ی نیرومند و متنفذ از تسخیر طبیعت به تسخیر سرزمینها و استیلا بر انسانهای دیگر متوجه گشت و این چرخش از برکت دست آوردهای تازه ی پربار تکنولوژی، می توانست تکاپویی سخت سود آور هم باشد. البته این فرایند با منابع بی ثبات کننده ی مثل افزایش جمعیت، وابستگی به کشاورزی آبی کاربر که اساساً متمرکز بر تولید یک رشته ی محدود از غلات بود، جوامع موجود را آسیب پذیر هم ساخت. این امر با تشدید بیماری، الگوهای اسکان جدید را به صورت باروری های شهری اجتناب ناپذیر ساخت. به زبان اکانل «این مراکز در معنای واقعی باروری های طاعون زایی بودند که به اشاعه ی سریع بیماری، به ویژه در ایام سوء تغذیه کمک کردند» (اکانل در کلمبیا، ۱۳۸۲: ۴۲۱-۴۶۰).

در کل این دوران، تا پیش از آغاز عصر جدید، مسألهی تعادل جمعیت، مهم ترین عامل در وقوع جنگها بود؛ چرا که در طول دورههای اضافه جمعیت، ارتشها قادر بودند سرزمینهای جدیدی را تسخیر کنند یا اگر افزایش جمعیت بیش از حد انتظار بود، جمعیت مازاد را نابود کنند و نگران تغذیه ی ایشان نباشند؛ اما موقعی که جمعیتها کاهش می یافت، ارتشها قادر بودند کارگران جدیدی را از طریق بردگان یا

\_

<sup>1-</sup> Labor-intensive irrigated agriculture



اسرای جنگی تأمین نمایند. «پدیدهی تنزل شأن افراد بشر به سطح نمونههایی تجاری که باید در شکل جنگی بازار معامله شوند (بردگان)، نمادی از این نظامها بود» (صص ۴۴۱–۴۴۰).

در دوران چنین نظامهایی بود که انواع دولتها تکامل یافتند. دولتهای سنتی بزرگ، امپراتوریهایی بودند که معمولاً از طریق غلبهی نظامی و تحت انقیاد درآوردن گروههای کمتر قدرتمند بنا می شدند. روشهای استفاده از فلز برای تولید زره و سلاح برای نخستین بار مورد توجه قرار گرفت. در دل چنین دولتهایی، مفهوم ارتش جنگجوی ثابت، مردان سرباز تماموقت، معنا یافت. در جوامعی که ثروت و قدرتشان به استفاده از کشتی بستگی داشت، جنگجویان دریایی متخصص نیز به وجود آمدند. «ارتشهای ثابت و نیروهای دریایی به طور معمول نسبتاً کوچک بودند و اغلب در آغاز، حفاظت از دربار و خاندان پادشاه و امپراتور را برعهده داشتند. ارتشهای بزرگتر نیز با سربازگیری از دهقانان یا با تشکیل اتحاد با سایر فرماندهان نظامی ایجاد گردیدند» (گدنز، ۱۳۷۸: ۳۷۶).

V لازم به ذکر است که در عصر جوامع کشاورزی و پیش از تحول دولت ملتهای سده شانزدهم، در جوامعی که صورتی کمابیش فئودالی همچون مناطق اروپایی داشتند یا اشکالی از امپراتوریهای ابتدایی تر چون چین و ایران یا دولتهای تحول یافته تر چون یونان و امپراتوری روم، یا جوامعی که و تیفوگل آنها را «جوامع آبپایه» می خواند، پدیده ی خاصی از جنگهای «دو دورهای» یا مکرر به وجود آمد که هم چون جنگ پلوپونزی و پونیک یا جنگهای یونانیان و ایرانی ها، پیش از حل نهایی، مجدد اور طول دوره تکرار می شد. با این همه، جنگ عصر امپراتوری ها، به تعبیر تافلر مهر انکارپذیر اقتصادهای زراعی موج اولی را بر پیشانی دارند که باعث پدید آوردن آن ها شد و این تنها از جنبه ی تکنولوژیکی نیست؛ بلکه از جنبه ی سازمان دهی، ارتباطات، لجستیک، نظام اداری و پاداش نیز صادق بوده است.

در میان جوامع متعدد امپراتوری یا اشکالی از آنکه تجربه شدند، چینی ها و مغول ها از دیگر انواع قدرتمندتر بودند. به عبارت دیگر صورت جامعه ی جنگی یا حتی به تعبیر

2- Double war

<sup>1-</sup> Hydraulic

<sup>3-</sup> Peloponnesian war

<sup>4-</sup> Punic war



دقیق تر «وضعیت جنگی» هابزی را بهتر منعکس می کردند. چینی ها در این بین ازجمله ملتهایی بودند که با استفاده از باروت و توپ و حتی کشتیهای جدید، به مناطق گستردهای لشکر کشیدند و آنها را زیر یوغ خود درآوردند و این تا زمانی ادامه داشت که فرمان امپراتوری سال ۱۳۷۱ میلادی، چینی ها را در درون مرزهای خودشان محصور کرد. چند سال بعد این اروپاییان بودند که توانستند تا نه تنها سفرهای اکتشافی را آغاز کنند؛ بلکه احتمالاً برای مدتها، قدرت غرب را در مقابل دیگر قدرتها یدک کشند، از این رو این دوران، که فرناند برودل با عبارت «عصر اقیانوس پیمایی» از آن یاد می کند، نقطهی عزیمت رنسانس و مدرنیته و از آن پس جنگ آوری دولتهای ملی عمدتاً اروپایی می شود (برودل، ۱۳۷۲: ۴۳۵-۴۳۷).

# ۲- ماهیت جامعهی مدرن، متافیزیک نوین جنگ

بی تردید ماهیت جامعه ی مدرن را بایستی در گذار تکنولوژیکی از امـور سـنتی و از أن يس در چارچوب متافيزيک نظري جديـدي فهميـد کـه چنـدي بعـد تحـت عنـوان «مدرنیته» وارد لغتنامهها و دایرهالمعارفها شد (۸). پیشرفت در حمل و نقل آبی و تسخیر دنیای جدید، عصر اکتشافاتی را یدید آورد که پیامآور دورانی از تغییر و تحول اجتماعی، سیاسی و تکنولوژیک برای بخش خاصی از جهان شد. از اوان سدهی پانزدهم، دریانوردان اروپایی مفرهای مخاطره آمیز خود را برای گشایش راههای جدید بازرگانی به سوی جوامع سنتی (دولتها و امپراتـوریهـای پیشـین) در چـین، هنـد و خاورمیانه آغاز کردند. متافیزیک نظری در چارچوب مدرنیته، از حرکت خود به مثابهی نیروی امیدبخش و مترقی برای آزادسازی بشریت از چنگال جهالت و خردستیزی نام میبرد (روسنائو، ۱۳۸۰: ۲۲) و همسو با آن، با استفاده از تکنولوژی نظامی جدید خود، زمینه های آغاز مهم ترین نزاع های بین المللی را چـه در قــاره ی اروپــا و چــه در منــاطق خارج از این محدوده فراهم ساخت. تعجبی ندارد که متفکری چون البرت هیرشمن، ادعا می کند که جنگ جهانی اول در سدهی هفدهم اتفاق افتاد. انسان غربی در پس زمینهی تحولات اجتماعی و فرهنگی روزگار رنسانس، «ما» مدرنیته را در قالب متافیزیکی سکولار به این ترتیب برخی افراد که به قول توینبی، «انسان غربی، به جای خداوند به ستایش خود پرداخت و خود را موجودی متفاوت از اسلاف قرون وسطایی خود محسوب کرد» (توین بی در اسمارت، ۱۳۸۳: ۲۸۹).

1- Posture of war



بخشی از این داستان جدید، اختراع نمادها و هنجارهای جدید مبتلابه جامعهی پس از فئودالیته و مدنیت آن بود که اولین نتیجهی بلافصل خود را در زمینهی توسعهی دامنهی خشونت در اروپای سدهی شانزدهم و هفدهم به نمایش گذاشت. در این شرایط، به تدریج خشونت فراگیر که روزگاری در جواع پسامدرن پراکنده بود (همچون خاصیت نظام سنتی و امپراتوری فئودال) خود را تسلیم دولتهای جدید کرد. دولتهای جدید با بهرهگیری از فضای اعتقادی که جنگهای صلیبی برایشان به ارمغان آورده بود، اینک پس از رهایی از انقیاد کلیسا، به منظور کسب استقلال عملی، بدون هیچ مقدمهای، از پروژهی دین یا بهتر است بگوییم اصلاح دین بهره گرفتند. برای مثال در سدهی شانزدهم، هلندیها برای کسب استقلال از اسپانیاییها در چارچوب جنگهای مذهبی جدید، وارد نزاعی هشتاد ساله شدند. رهبران اغلب دولتهای پراکندهی اروپا در این شرایط در جهت بسیج کردن مردم برای مبارزه از نمادهای متعدد شامل رنگها، اونیفورمها، نشانها و دستساختهها بهره گرفتند (اسمیت، ۱۳۸۳: ۸۶۵–۸۵۴). اَرنولد توین بی در تحلیل خود از ماهیت جنگ در جامعه ی مدرن ارویا که خود از آن با عنوان «عصر نوین» (توین بی، ۱۳۷۳: ۲) یاد می کند، به دو انفجار یا جنگ بزرگ اشاره می کند. «نخستین انفجار را جنگهای مذهبی تشکیل می دهند که از سدهی ۱۶ میلادی آغاز می شود و در سدهی هفدهم پایان می پذیرد و دومین انفجار، جنگهای ملی است که در سده ی هجدهم شروع می شود» (ص ۲). این هر دو صورت جنگ بـه پشتوانهی اقتصاد سیاسی جدید یعنی مرکانتیلیسم، تقویت میشود. برخی از دولتهای جدید اروپایی فاتحان اسیانیایی و یرتقالی بودند که از طریق قدرت مادی حاصل از تصرف و چپاول سرزمینهای امریکای مرکزی و سلسلهجبال آند، اجرت مزدوران حاضر در صحنههای نبرد اروپا را که مشغول جنگهای مذهبی بودند، تأمین می کردنـد. بخشی از این جنگها با پیمان وستفالیا در ۱۶۴۸.م به پایان رسید؛ اما بخش دیگر داستان که هویتهای سکولار جدید دولتهای مدرن غربی بود، با آتش جنگهای ناسیونالیستی ادامه یافت. در چنین فضای ترس و «گسترش جنگ همه علیه همه» بود که تامس هابز اثر معروف خود لویاتان ٔ را به نگارش در می آورد و در آن از آموزهی جدید؛ یعنی، دولت لویاتانی برای یایان وضعیت جنگی سخن می گوید.

<sup>1-</sup> Leviathan



# ۲-۲- جنگ در عصر صنعت

چارلز تیلی با اشاره به حوادث جهانی در سده ی هفدهم و هجدهم، برای نشان دادن ارتباط میان هویتهای ملی جدید و جنگ، تصریح روشنی دارد مبنی بر این که «جنگ، کشور را ساخت و [از آن پس] کشور جنگ را» (بروس هال، ۱۳۸۳: ۴۰۵). البته چنان که می دانیم این انگیزه ها و راهبردهای ملی سازی در اروپا، پس از انقلاب فرانسه به از این تاریخ است که رسم خرید ارشدیتها در نیروهای مسلح توسط نجبا ملغی و معیارهای شایسته سالاری برای ترفیع و ترقی جای گزین می شود. برای نخستین بار ارتشهای حرفه ای ملی با تجهیزات بهتر تشکیل می شود. مهم ترین وجه بارز این دوران ارتش بسیج توده ای بود که ابتدا توسط ناپلئون در فرانسه مورد استفاده قرار گرفت و از آن پس گسترش عام پیدا کرد.

با انقلاب علمی \_ تکنیکی \_ صنعتی از اواخر قرن هجدهم که از انگلستان آغاز شد و به سرعت اروپای غربی و امریکا و روسیه را دربرگرفت، ساخت نظامی دولتهای جدید رشد بی سابقهای پیدا کرد. این به منزلهی یک صورت جدید از نوآوریهای فنی و اجتماعی در جهان مدرن بود که با انقلاب صنعتی تعریف می شد. ماشینی شدن صنعت نساجی، پیشرفتهای فنی و توسعهی صنعت فولادسازی، مهار کردن نیروی تجار، استقرار نظامهای کارخانهای و دیگر تحولات، بافت دورگهی جوامع کشاورزی \_ دریایی را بهصورت صنعتی درآورد. صنعتی شدن با فرایند عقلانیت و سودمحوری جدید در جامعه، پیش از هر چیز در ماهیت سازمان دهی و انضباط جنگ و نیروهای نظامی تبلور یافت. به قول گیدنز: «صنعتی شدن از حیث کارکردش در حوزه خشونت، به انحصار موفقیت آمیز وسایل خشونت در چارچوب مرزهای دقیق کشوری مدد رساند» (گیدنز، ۱۳۸۳: ۲۷۴–۳۷۷).

در این جاست که پارادوکس مدرنیته خود را می نماید؛ یعنی، آمادگی برای جنگ، نه تنها پیش نیازی برای تمام دولتهای ملی؛ بلکه عامل ثبات و استقرار آنها می شود. با اقتدار و سلطه ی این نظام ها که در راستای تقویت قدرت این کشورها صورت می گرفت، نظام سرباز گیری منظم، رشد فزایندهای کرد. سربازان به سرعت و دقت تحت انضباط و آموزش منظم قرار گرفتند. ارتشها مانند سازمانهای دیگر دیوانسالار شدند. کادر افسری به گونهای فزاینده حرفهای شد. جنگ دیگر پیوند مستقیمی با صنعت داشت و تکنیکهای صنعتی جدید، شتاب عظیمی بهقدرت ویرانگر تسلیحات می دادند.



فرایندهای مذکور، صنعتی شدن نام گرفت. از قضا در حالی که در سال ۱۸۶۲ اولین کارخانه ی اسلحه سازی در انگلستان صنعتی شده مورد بهرهبرداری قرار می گرفت، ادیب مشهوری چون لئوتولستوی در همان سال یکی از مهم ترین آثار ضدجنگ، یعنی رمان «جنگ و صلح» را منتشر می کند. او با ژرفاندیشی بی مثال همان زمان گفته بود که حقیقت درباره ی جنگ را زمانی که در کریمه در نبرد با سباستوپول می جنگید (۱۸۶۵) از توصیف استاندال از رمان «صومعه ی پارم» فراگرفته به این ترتیب که «همه ی نبردهای بزرگ، هرج و مرجهایی بی معنا و فاقد سمت و سوی مشخصاند» (گالی، نبردهای بزرگ، هرج و مرجهایی بی معنا و فاقد سمت و سوی مشخصاند» (گالی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۲: ۱۸۲۰–۱۸۰). با این همه، تاریخ مسیر «قشون گیری انبوه» را در پیش گرفته بود و ایده ی مسلح کردن تمامی ملتها با عبارت «شهروندان مسلح شوید!» انقلاب فرانسه، به منزله ی مرگ رژیم های منفعل پیشین و در عین حال آغاز سیاست رادیکال جدید بود. در این چارچوب نه تنها تکنولوژی های نظامی جدید؛ بلکه «عقاید مسلحانه» به تبع در این چارچوب نه تنها تکنولوژی های نظامی جدید؛ بلکه «عقاید مسلحانه» به تبع ایدئولوژی انقلاب، در جوامع بسیاری پر اکنده شد.

«پس از ۱۷۹۲ .م، موجی از نوآوری در جنگ، انقلابی یدید آورد. جنگ نامحدود را جایگزین جنگ محدود نظام گذشته ساخت. پیش از انقلاب فرانسه، جنگ ـ در اصل ـ برخوردی بود میان حکام، پس از آن رویداد، بیش از پیش به برخورد میان مردمان تبدیل شد» (تافلر، ۱۳۸۱: ۴۸). ایدئولوژی ملی گرایی نوین یا ناسیونالیسم مدرن طالب هویت در این فضا، بر آن شد تا از جنگ و نظام سلحشوری در بازسازی هویت جدیـد کشور جدید بهره گیرد. جنگهای بیسمارکی و تئوری جنگ جـوهری کلاوزویـتس در این چارچوب تبیین می شوند. کشورهای مختلف، به نسبت سابقه ی تاریخی، میزان قدرت اقتصادی و صنعتی، در پی ایجاد بنیادهای جدید نظامی برمی آیند. «فرانسویان به منظور آموزش رسمی افسران برای پستهای فرماندهی ارشد، سیستم ستاد فرماندهی را بهوجود می آورند. در ۱۸۷۵.م، ژاپن پس از مطالعهی تجربهی فرانسه، آکادمی نظامی خود را ایجاد کرد و در ۱۸۸۱.م، ایالات متحده، مدرسهی داوطلبان پیادهنظام و سواره نظام را در فورت ليون ورث' كانزاس تأسيس كرد» (ص ٤٩). تنها چند سال بعد، ایالات متحده با اعلان جنگ به اسیانیا «جنگ کوچک با شکوهی» را به راه انداخت تا دوران جدید سلطهگری را آغاز کند. در چند سال پایانی قرن نوزدهم میان چنــد کشــور عمدهی جهان برای پاسخدادن به ملی گرایی جنگ طلبانه جوامع به حدی رسیده بود که بخش عمدهی نقاط بری و بحری جهان، میان آنها چون غنیمت جنگ تقسیم شده بود.



در هنگام عزیمت از «دوران کوتاه صلح» به جنگ، آن عده ی معدودی که شامه ی تیزی داشتند، می توانستند آینده ی فراروی را به تصویر درآورند. در دهه ی ۱۸۸۰ م، انگلیس از جمله کشورهایی بود که حتی مخاطرات جنگ جهانی را محاسبه کرده بود و نیچه با جنون پیشگویانه اش بر نظامی کردن فزاینده ی اروپا درود می فرستاد و نوید جنگهایی را می داد که «به بربر، به جانوری که در ما بود، پاسخ مثبت می داد (هابسباوم، ۱۳۸۲ ب: ۴۱۹).

به نظر می رسید، بشر جدید صنعتی که بیش تر جز نیروی خودش را چارپایان و باد و آب، چیزی نداشت، اکنون با مددگیری از ماشین، قدرت خود را می توانست هزار برابر کند. جامعه ی صنعتی، قدرتی تازه و گسترهای نوین از سلطه گری و پاسخ دهی به خواهش و امیال را تمهید کرده بود و تا آغاز عصر جنگهای تمام عیار فرصتی باقی نمانده بود.

#### ۲-۳- عصر جنگهای تمامعیار

مفهوم جنگ تمام عیار ناسیونالیستی که با فراخوان برای قیام تودهای در اعلامیهی ۱۷۹۳.م قرارداد مونتانیاو آغاز شده بود، در آموزههای رییس کل سررشتهداری ارتش آلمان در زمان جنگ جهانی اول ـ اریش فـون لودنـدورف ـ شـکل کامـلتـر بــه خـود گرفت. پیش از فرارسیدن این لحظه ی تـاریخی کـه روایـت رمانتیـک خـود را نیـز از ماجرای قتل ارشیدوک فرانتس فردینان، وارث تخت و تاج اتریش، گرفته بود، ارتشهای تودهای سدهی نوزدهم، به این جریان مدد رساندند. در دوران ماقبل ناسیونالیستی، «جنگها بیش تر ماجراهای مربوط به شاهان، اشراف و سربازان حرفهای مزدور محسوب می شدند. اکثریت گستردهای از مردمان چندان علاقهای به جنگهای شاهان نداشتند. مردم عادی چندان احساس تملکی نسبت به کشور به عنوان کشور خودشان نمی کردند. میان جمعیتها و حکومتهای شان پیوند و قرابت کم تر بود و رژیمهای مطلقهی اروپایی، اتباع خود را بهعنوان تأمین کنندگان مفید و ترجیحاً مطیع درآمدها و مالیاتهای پادشاه تلقی می کردند. از مردم عادی یا عوام انتظار میهن دوستی نمی رفت. پادشاهان از مردم عادی یا عوام انتظار نداشتند که در امور عمومی یا دولتی هیچ مسؤولیتی به عهده بگیرند»(هال، ۱۳۸۳: ۴۰۵)؛ اما آن جمعیتهای شادمانی که در پایتختهای اروپای در آستانهی جنگ آماده شده بودند، نشاندهندهی آغاز دورهای از ناسیونالیسم و نظامی گری بود. لذا برخلاف پیش فرض های جامعه شناسان خوش بین



سده ی نوزدهم، رابطه ی ارتش و جامعه برمبنای کاهش ارزشهای جنگی قرار نگرفت. برای مثال اگوست کنت، سن سیمون و اسپنسر، انتظار داشتند نخبگان بورژوا در جوامع جدیدالتأسیس ملی و صنعتی به مقابله با سنن جنگجویانه برخیزند، در حالی که درست عکس این مسأله اتفاق افتاد. به گونهای که کارخانه داران و سرمایه داران انگلیسی هم چون سرمایه داران آلمانی، به جای این که پسران خود را برای برعهده گرفتن اداره ی کارخانه تربیت کنند، آنها را وادار به شرکت در جنگهای فئودالی کردند (زیمل، ۱۹۹۳:

در میان این گروه از پسران جوان بورژوا، نسلی که به سنگرهای جنگ رفت، این تعهد را با چنان اهمیتی احساس می کرد که میزان مشارکت آنان در جنگ از لحاظ جمعیت انگاری فاجعه آمیز بود و به همین مناسبت لقب «نسل از دست رفته» (هال، ۱۳۸۳: ۴۰۶) را به آنان بخشید. جنگ جهانی اول، نخستین جنگ ناسیونالیستی بود که در آن جوامع بهطور کامل و یکدست برای جنگ بسیج می شدند و اقتصادهای ملیی و تمام انگیزههای شکل دهندهی دولتها، خود را با قیاس فقط جنگ تعریف می کرد(۹). مردم انتظار داشتند این جنگ زیبا، به سرعت فروکش کند. «دول مرکزی، متجاوز از ۶۵ میلیون نفر نیروی مسلح وارد جنگ کردند و متفقین بیش از ۴۲ میلیون نفر. بـ ه عبـارت دیگر، تحول اوضاع و احوال جهانی در آستانهی این جنگ به گونهای بود که وقوع نزاعي فراگير را اجتنابناپذير مي ساخت. رقابت اقتصادي افسار گسيخته، نظام اتحاد اروپایی که کشورها را بر ضد یکدیگر به اتحاد فرامی خواند و سرانجام تبلور افراطی احساسات ملی گرایانه در بروز این واقعهی دلخراش اهمیت انکارنایذیر داشتند»(۱۰) (دان، ج۴، ۱۳۸۲: ۶) بروز احساسات ملی گرایانه در خدمت جنگ، از سوی روشنفکران و هنرمندان این دوره، به تجسم صورتی از «ناسیونالیسم زیبایی شناختی» (فدرستون، ۱۹۹۵: ۲۵) نیز مدد رساند که از طریق آن، هویت و اهداف ملی مـورد توجـه و تأکیـد قرار مي گرفت.

این دوره، هم چنین شاهد برپایی و توسعه ی امپراتوری های جدید استعماری بود که از طریق ناسیونالیسم تام و قبیله ای، کنش فراملی یافت؛ هر چند که در دوران مدرن پرورش یافته بود. تصادفی نبود که دقیقاً در اوج ناسیونالیسم افراطی و ناسیونالیسم نظامی گرانه در اروپا، بیش از یک چهارم سرزمین های کره ی خاکی \_ یعنی سطحی شامل دست کم ۲۱ میلیون کیلومتر مربع \_ میان شمار اندکی از کشورهای ملی تقسیم شامل دست کم ۲۱ میلیون کیلومتر مربع \_ میان شمار اندکی از کشورهای ملی تقسیم



شد. هانس کوهن ، در کتاب ناسیونالیسم و امپریالیسم در شرق نزدیک (۱۹۳۲) می نویسد: «درست همان طور که هدف ناسیونالیسم متحد کردن سیاسی و سرزمین اعضای یک ملت است، گرایش به توسعه طلبی این ملت را وسوسه می کند تا بکوشد، سلطه ی سیاسی و اقتصادی خود را بر مردمان بیگانه بسط دهد» (به نقل از هال، ۱۳۸۳: ۴۰۸).

به این ترتیب، ملی گرایی اقشار متوسط کوچک از مفهوم لیبرالیسم و چپ، به نوعی برتری طلبی نژادی، جنبش افسار گسیخته ی امپریالیستی و بیگانه ترس راست، یا به عبارت دقیق تر راست رادیکال جهش کرد که به قول هابسباوم در کتاب ملت و ملت گرایی، در جنگ جهانی دوم به نقطه ی اوج خود رسید (هابسباوم، ۱۳۸۲ الف: ۱۷۵) با توجه به تداوم پی آمدهای ملی گرایی در سده ی بیستم بود که برخی از مورخین و جامعه شناسان دوره ی بین ۱۹۱۸ تا ۱۹۳۹ را یک میان پرده ی کوتاه نامیده اند که در طی آن، جهان صنعتی خود را آماده ی جنگ می کرد. «با این همه، ضربه ی روحی وارد شده در اثر جنگ بزرگ، کافی بود تا باعث یک تفکیک ریشه ای میان فکر و عمل بشود؛ یعنی، یک نفاق دارای اهمیت بنیادین، نه تنها به لحاظ آینده ی خشونت های سازمان یافته که هم چنین از حیث تعیین شرایط برای تمامی هسته ی اصلی تحولات اقتصادی، فاروری و سیاسی که هستی بشر را دگرگون می کردند» (اُکانل، ۱۳۸۲: ۴۴۷).

و بدین سان بود که دنیای صنعتی در یک مورد حاد و تکان دهنده ی دیگر از جنگ غرق شد. «فقط این بار شمار مردگان \_ تقریباً پنج برابر جنگ بزرگ، بیشتر زاییده ی کاربرد آگاهانه ی ماشین جنگ بود تا یک نتیجه ی اتفاقی فن آوری های پیچیده از نگاه رزمندگان اصلی در جنگ جهانی دوم، هر چیز به آرامی جریان یافته بود تا زر ادخانه ای را که در طول جنگ بزرگ ظاهر شد \_ به ویژه تانک، هواپیما و زیردریایی \_ کامل کرده و توسعه دهد. هنگامی که زمان آن فرا رسید، همه ی این سلاح ها به طرزی کارآمد \_ اما بی هدف \_ به کار گرفته شد» (ص ۴۲۹).

اشکال خشونت در جنگ دوم، فاجعه بارتر از جنگ بزرگ پیشین بود. برای مثال در عملیات موسوم به عموره(۱۱) شامل چهار حمله در ژوییه و اوت ۱۹۴۳، توسط ۷۳۱ فروند بمبافکن انگلیسی، طوفان آتش به راه افتاد که دمای محیط را به ۸۰۰ درجه سانتیگراد رساند و کورهای غول پیکر بر فراز شهر ایجاد کرد. بسیاری بر اثر خفگی و

<sup>1-</sup> H. Kohn



تعدادی نیز بر اثر سوختگی ناشی از مواد آتش زا، به اجسادی چروکیده تبدیل شدند. حملهای با چهل هزار تلفات غیرنظامی؛ آن هم واکنش در برابر جنگ طلبی های هیتلر. ابعاد ضدانسانی فاجعهی مذکور با انفجار بمب اتمی در ژاپن تکمیل می شود (۱۲).

در جنگ جهانی دوم، رقمی بالغ بر ۳۵ میلیون، تنها در اروپا کشته شدند که از آن میان ۲۵ میلیون تن اتباع شوروی بودند که قربانی جنگ کبیر میهنی شدند. میلیونها تن دیگر نیز در مناطق استعماری و بخشی نیز قربانی تصفیه ی نیزادی نازیسم شدند (تودوروف، ۲۰۰۳: ۵-۹).

«تهدید خطر پایان جهان با انفجار هستهای!» عبارتی برای أغاز داستان در شرایط نوین از جهان \_زیست بشری است. این مسأله، در گیرودار جنگ سرد آغاز شـد و چون نبردی میان نیک و بد، به شدت تقویت گردید؛ در حالی که بر اثر تقسیم ایدئولوژیکی جهان، اروپاییان برای بیش از نیم قرن در وضعیتی از صلح مسلح نزدیک به وضع جنگ هابز به سر میبردند، امریکا و شوروی سابق با دکترین احتیاط اتمی، تلاش می کردند از هرگونه درگیری نظامی در این پهنه حساس جلوگیری کنند در حالی که از درگیری در جاهای دیگر چون ویتنام، نیکاراگوئه، آفریقا و آمریکای لاتـین ابـایی نداشند. اکنون صنایع نظامی چنان پیچیده و مرگبار شده بودند که بـه قـول تـافلر بـه «فراسوی مطلق» (تافلر، ۱۳۸۱: ۵۲) گام نهادهاند. خط تولید مرگ عصر جنگهای تمام عیار، به ایده ی «کارگزاران مرگ میلیونی» یا مرگ ناشی از سلاح های اتمی فرو کاسته بود. هر آن انتظار میرفت که عدهی بسیاری که بـر قشـر نـازکی از یخ، اسکیت سواری می کردند، به قعر آبها فرو روند. البته این ماجرای شبیه سازی شده در عصر پسامدرن، در جنبه های مختلف تداوم یافته و چه بسا صورتی خطرناک هم یافته است. برای مثال در فاصلهی سال ۱۹۱۶.م؛ یعنی، درست پس از قرارداد وین علیه ناپلئون تا سال ۱۹۶۵.م، حدود ۷۴ جنگ بین المللی که در آن حداقل بیش از دو طرف درگیر باشند، رخ داده بود. از سوی دیگر در فاصلهی ۲۳۴۰ هفتهای پس از ۱۹۴۵.م، ما تنها «سه هفته» جنگی نداشتهایم.

# ۳- ماهیت جامعهی یسامدرن

#### ٣-١- وضع يسامدرن

با وجود بحثها و آثار مستوفایی که راجع به پسامدرنیته (فرامدرنیسم) به رشتهی تقریر در آمده است(۱۳)، به نظر می رسد هنوز تعریف معین و دقیقی از پسامدرن



بهدست داده نشده است. در عین حال بحث های ارایه شده بر این نکته اشتراک نظر دارند که شرایط یا وضعیتی تحت عنوان پسامدرن وجود دارد. برجستگی عمده ی این وضعیت، چنان که فردر یک جیمسون اذعان می کند، ایده ی پایان ها (تاریخ، ایدئولوژی، هویت مدرن، دولت رفاه و...) و فرارسیدن آن چیزی است که خود از آن با عنوان «منطق فرهنگی سرمایه داری متأخر» (جیمسون، ۱۳۷۹: ۱-۷۱) نام می برد. وضع پسامدرن در این چارچوب، حامل ویژگی های «جامعه ی مابعد صنعتی (دانیل بل)، جامعه ی مصرفی، جامعه ی اطلاعاتی، جامعه ی الکترونیکی یا دارای تکنولوژی سطح بالا و جامعه ی شبیه سازی الکترونیکی (ر.ک؛ اسمارت، ۱۳۸۳: ۱۳۸۸–۱۵۲) است. در این وضعیت جغرافیایی جدید، به قول دیوید هاروی، فشردگی زمان مکان فاصله های عصر مدرن را از بین برده و تکنولوژی های ارتباطات و اطلاعات، اهمیت دیگری می یابند. «امروزه برقراری تماس های روزانه با مردمی ممکن شده است که در قاره های دیگر زندگی می کنند و حوادث و وقایع می تواند از طریق رسانه های همگانی در سراسر دیگر زندگی می کنند و حوادث و وقایع می تواند از طریق رسانه های همگانی در سراسر جهان تجزیه شود» (گیبینز، ۱۳۸۱: ۴۹).

این وضعیت اقتصادی و فرهنگی با کاتالیزور «جهانی شدنها» نیز همراه شده است. تا حدی که با افزایش تجارت جهانی و مهاجرتها هم پیوندی منجر به خطر را نیز افزایش می دهد. این مسأله که در بخش بعدی و در ارتباط با ماهیت جنگ پسامدرن مورد توجه قرار می گیرد، به تشدید تهدیدات نظامی و زیست بومی غیرقابل کنترل و نامحدود می انجامد. به قول آلویش بک، در وضع پسامدرنی بهتر است بگوییم، در یک «جامعهی مخاطره» زندگی می کنیم (ص ۵۰). جامعهی به اصطلاح کوچک شده ای که در آن دولت ملی هم نمی تواند شهروندان خود را از اتفاقات و حوادثی ایمن دارد که در هر نقطه ی جهان امکان وقوع دارد. از کابل تا شرمالشیخ و از لندن تا نیویورک.

وضعیت پسامدرنی که از جهت اطلاعاتی و تکنولوژی ارتباطی، پای در فراواقعیت نهاده است؛ بهطوری که در هر صدهزارم ثانیه، میلیاردها اطلاعات رد و بدل میشود، همه چیز را به سرعت دگرگون می کند. تمام جنبشها، قبل از این که به بلوغ برسند، مرده اعلام می شوند. ارزشهای گوناگون پیش از تثبیت، به ضدارزش تبدیل می گردند. به قول اسکات لش، این وضعیت فرهنگی مبتنی بر تمایززدایی در فرهنگ عامه نهادینه شده است (۱۴) (لش، ۱۳۸۳: ۴-۶).

1- Interconnectedness



وضع پسامدرن، با حمله به مفاهیم قبلی هویت اجتماعی دوران مدرن، یک جهان افسارگسیخته را ایجاد کرده که در آن وعدهی مدرنیته ای برای ایجاد یک جهان تحت کنترل از میان رفته است. عدم قطعیت، مخاطره و بی سازمانی جایگزین شده است. خودهای جدیدی را وارد کارزار کرده که نه به ساختارهای سنتی متصل اند و نه انضباط دوران مدرن. نه هویت سنتی متکی بر مذهب یا طبقه یا قبیله خاصی و نه هویت ساختگی دوران مدرن.

پسامدرنیته، با راه دادن به گفتمانهای جنسیت و هویتهای بومی باز تعریف شده و بازتولید شده، رابطهی هویت ـ موقعیت را ایجاد کرده است. به این ترتیب، همه چیز نسبی و موقتی و در پیوند با رویدادهایی است که برخوردها را پدید میآورد. خویشتنهای جدید سر برآوردهاند؛ اما به قول بودریار، این خویشتنها، در معرض تاخت و تاز ایماژها و وانمودهاست. «کار به آن جا کشانده شده است که دیگر حتی تصور کردن یک خط فارق میان هویتهای طبیعی و هویتهای ساختگی و آرمانهای و آرزوها، امری دور از ذهن به نظر میآید» (قرهباغی، ۱۳۸۰: ۲۶۹-۲۹۹). به همین ترتیب، منتقدانی چون داگلاس کلنر و مک روبی تصریح می کنند که احساس هویت، ساخته و پرداخته مصرف مداوم ایماژها و تولید انبوه اشیای مصرفی است. این اوضاع به هم ریخته، در عین نظمی سطحی که بالقوه برای هر نوع نزاع و درگیری آماده است، به قول جیانی و اتیمو، به برج بابل (۱۵) میماند، چنان که دیگر هیچ گونه «بازگشت به عید پنجاهه» به مفهوم نجات بخش مسیحاگونه قابل تصور نمی باشد (لایون، ۱۳۸۰: ۱۶۲). ترسیم اشکال جنگها در شرایط پست مدرن و نوع انگیزه ی آن می تواند به فهم ترسیم اشکال جنگها در شرایط پست مدرن و نوع انگیزه ی آن می تواند به فهم چگونگی افزایش منحنی خطرات جهانی حتی بیش از دوران مدرن مدد رساند.

## ۳-۲- عصر جنگهای پسامدرن

تلاش راقم این سطور در بخش قبلی پیرامون وضع پسامدرن نه جهتگیری ایجابی یا منفی؛ بلکه احتجاجی نظری به شکل پاتولوژی یا آسیب شناسی بود تا بلکه بتوانیم در این جا به شکلی هرچند مختصر، مشخصات جنگهای جدید را به تصویر کشیم. مورخ مشهور اریک. جی هابسباوم در گفتو گویی با آنتونیو پولیتو با عنوان «جنگ و صلح» بر آن است که در پیشرفت تکنولوژیکی از یک سو و توجیهات قومی یا مذهبی که در تاریخ قرون وسطایی ریشه دارند، توسل مکررتر و غیرمسؤولانه تر برای تخریب و جنگ بیش تر را مجاز سازد (هابسباوم، ۱۳۸۳: ۳۲-۳۱). البته در اینجا هر دو طرف قضیه در تشدید فضایی جنگی به واسطه ی اغراض خود و هویتی که ارایه می کنند مقصرند.



از یک سو، لیبرالیسم جهانشمول، جهانی شدن لیبرالیسم اقتصادی و ساخت نهاد پساملی، نوعی وضعیت فرهنگی امپریالیستی توسعه طلب را تجسد بخشیده که «دنیای مک» \_ به الهام از نام مک دونالد \_ نام گرفته است و در مقابل آن نیز واکنشهای شبه ناسیونالیستی، قومی و عقیدتی صفآرایی کرده که جهاد با دنیای مک لقب گرفته است. مواجهه ی القاعده با غرب در افغانستان و نیویورک، ازجمله مهم ترین مثال بارزی است که اثرات منفی آن هم چنان این جا و آن جا به چشم می خورد. از یک طرف حامیان جهانی شدن اقتصادی و فرهنگی، برآنند که جهان به زودی در کلیتی بیش و کم منسجم ادغام خواهد شد؛ اما در مقابل این جهانی سازی، «نابرابری و تضادهای موجود در شمال و غرب و در مقیاس جهانی را رواج می دهد و سپس مسایل جنوب و روابط شمال \_ جنوب را به آن می افزاید» (مان در فاستر و دیگران، ۱۳۸۳: ۸۷-۹۰).

این وضعیت، شرایط «جنگ همهعلیههمه» را به صورتی که هابز در شاهکار لویاتان مطرح کرده بود، بازنمایی می کند؛ اما دقیقاً به شیوه ی شبیه سازی شده، بهداشتی و کاملاً پسامدرن. در شرایطی که در عصر هابز، یا دوران مدرن، توانایی نظامی و سیاسی در محدودیت خاصی تعریف می شد و شگرد آن پیاده نظام و سواره نظام و واحد توپخانه بود، اکنون سربازان سیبورگی(۱۶)، با دستیازی به «جنگ فن آوری، جنگ کامل، جنگ خیالی، جنگ فوق مدرن، جنگ فرامدرن، جنگ فراواقعی، جنگ اطلاعات، جنگ اینترنتی، جنگ مغزها، جنگ موج سوم، جنگ نسل ششم، جنگ دوران چهارم، جنگ محض» در جنگ مغزها، خالج فارس و جزایر فالکلند نشان می دهند که دیگر جنگ هویت مشخص، جمعیت میهن پرستانه دوران ناپلئون که هگل با احترام از آن یاد می کرد یا حتی عضله به شیوه ی دوران سنت نیست؛ بلکه «این نظم عصبی اوست که اهمیت دارد و می جنگد» درست به همین دلیل بود که بودریار مدعی شد جنگ خلیج فارس هرگز اتفاق نیفتاد. این جنگ امری شبیه سازی شده بود، یک رشته ای از اجراهای خطابی یا لفاظی "که وانمودسازی کامییوتر و رسانه ای بوده است (فیلدستون، ۱۹۹۵؛ ۱).

در مقابل، نزاع هویتی و عقیدتی بخش تحقیر شده ی جهان نیز حتی با ابزارهای دوران پیشامدرن که نویسنده ای از آن به عنوان سلاح یا جنگ ضعیفان در عصر پسامدرن نام برده است (مان، ۱۳۸۲: ۱۰۰) با چند تن محدود و مجهز به چاقو، در چند دقیقه

2- J. Boudrillard

<sup>1-</sup> Falklands war

<sup>3-</sup> Rhetorical Performance



بیش از ۳۰/۰۰۰ نفر را قتل عام کردند. این قتل عام جلوه و روند جدیدی از جنگهای پسامدرن را نشان می دهد که در آن غیرنظامیان حتی در شهرهای شمال صنعتی شده در امان نخواهد بود.

برای وضعیت پارادوکسیکال جدید که در جهان نظامی دوگانه پدید می آید \_ مناطق آرام / مناطق آشوب \_ به صورتی که شمال آرام هم جوار مناطقی که آشوب و شورش مسلحانه آن را فراگرفته و به منطقه ی قبلی نیز تسری می یابد، جز وضع پسامدرن چیزی دیگر نمی توان اطلاق کرد. در این نقل پیامبرگونه ی سولژنیتسین که با تجربه ی قرن خشن بیستم گفته شده حقیقت غیرقابل انکاری وجود دارد. او می گوید: «اگر درس جهانی قرن بیستم چون واکسنی التیام بخش عمل نکند، آن گاه ممکن است گردباد سرخ عظیم در کلیتاش دوباره تکرار شود» (در هابسباوم، ۱۳۸۰: ۷۰۲).

رخدادهای چندساله ی اخیر در اروپای شرقی، افغانستان تا عراق، بیانی از وضع جهان پسامدرن است که با موفقیت متافیزیکی تکنولوژی و فرهنگ جهانی فرهنگ بومی پی درپی باز تولید می شود. مهم ترین بازتاب این امر در اغتشاش معنایی جنگهای جوهری (یا کلاسیک) با پدیدههای جنگی امروزه چون تروریسم به نمایش درمی آید. واسازی حاصل از موقعیت پسامدرن، در ارتباط با جنگهای نوین «تمایز»ها را مخدوش کرده است، تمایز بین درگیری یا جنگ داخلی و درگیری بین المللی، تفاوت وضعیت جنگ و صلح میان وضعیت جنگی و وضعیت صلح آمیز.

در این وضعیت، کسب و کار سودآور مبتنی بر جنگ حیرتآور شده است. چنان که با دستیازی به سربازان مزدور می توان دار و دسته های جنگی تدارک دید که عمدتاً هم از سنین پایین و وضعیت اقتصادی فلاکت بار گزینش شده اند (۱۷) و به سرعت نیز در عرصه های نبرد قربانی مطامع می شوند. به نظر می رسد به وجهی بازنمایی شده و پارادوکسیکال از نو تضعیف موقعیت دولت ملی در مواجهه با وضع جدید، ما شاهد احیای چهره ی قدیمی جنگسالاران باشیم. در مقابل، با وجود آن که هر لحظه اخبار و اطلاعات متعددی سرریز می شود؛ اما افکار عمومی از امکان داوری درخصوص تمایز جنگ عادلانه بازمی مانند. نه تنها دولت ها، بلکه بسیاری مؤسسات خصوصی رسانه ای چون سی ان ان و فاکس نیوز این امکان را یافته اند تا وقایع جنگها و مسایل مبتلابه آن را به شکل دلخواه گزینش و منتشر کنند.

در وضعیت پیش آمده، آن هم در سالهای نخست هزارهی جدید که می بایست شروع دورانی از رفاه، آسایش و امنیت باشد، سیاستهای ستیزه گرانه، همهی جهان را



دچار بی ثباتی فزاینده کرده است؛ از نیویورک تا کابل و از آنجا تا خاورمیانه. این شرایط به خوبی حاکی از تشدید شرایط جنگی و ناتوانی جهان فرامدرن برای نهادینه ساختن صلح است. تصاویر نسبتاً تیرهای که از سوی امثال هانتینگتن درخصوص «برخورد تمدنها» در آینده ارایه شده، حاکی از بروز هویتهای اجتماعی تازه و ابراز وفاداری به قوم، زبان و فرهنگ یا حزب جدیدی است که منابع درگیریها را بیش از پیش تقویت و ایده ی صلح خواهی را تضعیف می کند. از سوی دیگر دولتها و حکومتهای واجد دموکراسی و مدعی گسترش آنکه در رأس آن ایالات متحده قرار دارد، هر سال هزینههای نظامی خود را بالا می برند. نیروهای نظامی کنونی در جهان به همراه گرایشهای میلیشیای تروریست، به چنان ظرفیتهای ویرانگری دست یافتهاند که ابعادی سرسام آور دارد. به قول گیدنز «ثروت مادی تولید شده در جوامع صنعتی، حتی در مقایسه با بزرگ ترین دولتها و امپراتوریهای سنتی، چنان عظیم است که حتی با استفاده از نسبت کوچکی از منابع در دسترس می توان نیروی نظامی مهیبی حتی با استفاده از نسبت کوچکی از منابع در دسترس می توان نیروی نظامی مهیبی

#### ملاحظات ياياني

سال بلو، قهرمان رمان برهنهها و مردهها اثر نورمان میلر(۱۸)، که در پایان جنگ جهانی دوم منتشر شد، در اشاره به افزایش میزان خصومت در جهان مدرن می گوید:
«من پیوسته از شرایطی متواضعانه به سمت فاجعهی کل پیش رفتهام»(میلر،۱۳۸۴: ۱۰۱).
این عبارت هستهی مرکزی فرضیهای بود که در این نوشتار پیرامون ماهیت جوامع مختلف و جایگاه جنگ در آن مطرح کردیم. مسألهی اصلی مطروحه در این مثال، حول دو موضوع بود؛ ۱- چگونگی تغییر ماهیت جنگ همزمان که با دریافتی از تغییر ماهیت معرفتی و ساختاری جوامع در دوران سنت، مدرنیته و پسامدرن مورد توجه بوده است.
۲- اثبات این که در چارچوب این گذارهای معرفتی و ساختاری، نه تنها کاهش در نزاعهای خرد و کلان رخ نداده، چه بسا وضعیت مخاطره آمیزی بر جهان ـ زیست حاکم شده است. در باب موضوع نخست چند نکته قابل توجه است:

۱ جنگ در هر سه دوره به مثابهی یک نهاد اجتماعی، بیان تمایلات، انگیزهها و کنشها به کنشهای جامعهی فرضی است، به این ترتیب که طبعاً این انگیزهها و کنشها به مقتضای ادوار مختلف تغییر ماهیت داده است.



۲- به همان ترتیب که صورت معرفتی و ساختاری جوامع تغییر یافته، جنگ نهادینه تر و با واسطه ی توسل به برخی نیازها مشروع تر جلوه کرده است.

۳- در حالی که در جوامع سنتی، ساختار ساده ی جامعه، توسعه نیافتگی مادی و معنوی، جنگ محدود و قابل کنترل بود، در دوران مدرن و پسامدرن، نه تنها نهاد جنگ پیر و فرتوت نشد؛ بلکه فضیلتهای نظامی آن را در قالب ناسیونالیسم و هویت خواهی های متکثر، باز تولید کرده است.

اما درخصوص موضوع دوم، نيز چند نکته اهميت دارد:

۱- این که برخلاف نظریه پردازان خوشبین یا کلاسیکهای دوره ی مدرن (کنت، اسپنسر و سنسیمون) که گمان می کردند با جایگزینی نهادهای جدید و فرایند صنعتی شدن، جنگ برای همیشه رخت برخواهد بست، دولتها از بعد نظامی نظارتی توسعه ی فزاینده داشتهاند.

۲- با اختراع ملت و هنجارهای القا شده ی جامعه و مدنیت آن، خشونت فراگیری که روزگاری در جوامع پیشامدرن پراکنده بود، به دولتها سپرده شد. این در حالی است که برخی نظریه پردازان، از این دوره به عنوان چرخش از خشونت به یک هنجار آرام مبتنی بر توسعه ی آزادی های مدنی یاد می کردند.

۳- ما هم چنان در جوامع نظامی زندگی می کنیم، برای مثال ۲۵ درصد از بودجه ی ایالات متحده صرف هزینه در عملیات خارجی می شود و درحال حاضر بودجه ی نظامی این جامعه ی ثروتمند و آزادی خواه ۴۴۱ میلیارد دلار است. این موضوع درباره ی غالب جوامع توسعه یافته و درحال توسعه نیز صدق می کند.

<sup>7</sup>- در حالی که جنگهای پیشین، بازتابی از انگیزههای شخصی، کوچک و انواع ماجراجوییها را داشت، دوران مدرن آن را به مسألهی حکومت و جامعه مبدل ساخت، شعار انقلاب مدرن فرانسه مشهور است: «شهروندان مسلح شوید!». درعین حال جهانی شدن در عصر پسامدرن، و فشردگی زمان و مکان، تمام اشکال نزاع دو دورهی قبلی را بازتولید کرده است. ۱۱ سپتامبر ۲۰۰۱ و ماجرای بالکان و عراق، نمونههای پارادوکسیکال عصر کنونی است.



#### بادداشتها:

- ۱- برتولت برشت شاعر و متفكر آلمانی كه مطالب زیادی علیه جنگ و حمایت از صلح نوشته است، این شعر را در كنار دهها شعری قرار داده است كه ماهیت اندیشهی او را راجع به سیاست، فاشیسم و جنگ نشان می دهد. این سروده در كتاب برشت، برشتِ شاعر، ترجمه ی علی عبداللهی به چاپ رسیده است.
- ۲- تحلیلهای جامعه شناختی و سیاسی دقیق کلاوزویتس در کتاب رسالهای درباره ی جنگ سبب شد تا این اثر پس از چاپهای مکرر مورد استناد و توجه نظریه پردازان اجتماعی و چه بسا برخی حاکمان قرار گیرد. از این جهت است که همان ارزشی را که برای کتاب ثروت ملل آدام اسمیت در تکوین و تکامل دانش اقتصاد قایل هستند برای کلاوزویتس نیز در بررسی های دانش نظامی و جنگ قایل میباشند.
- ۳- در یکی از حفاریهای باستان شناسی در سوریه، نقاشی توت آنخامون ارابه ران در حالی که با کمانی نشسته بر ارابه جنگی است، به دست آمده است (ر.ک: کیلی، ۱۹۹۶).
- ۴- مایکل دویل با تأثیرپذیری از دیدگاههای کنت والتز، بر آن است که در تبیین صلح و جنگ سه نظریهی کلان وجود دارد؛ نظریه واقعگرایانه که ریشه در آرای مورخ یونانی توسیدید دارد و نمایندگان بعدی آن، ماکیاولی، هابز، روسو و در قرن بیستم امشال هنری کیسنجر هستند. نظریه لیبرالیستی که متأثر از آرای جان لاک، کانت، جان استوارت میل و برخی چهرههای لیبرال قرن بیستم است. و سرانجام دکترین سوسیالیستی که طبعاً به آرای مارکس، انگلس، و متأخرینی چون لنین، استالین و مائو می پردازد (ر.ک: دویل، ۱۹۹۷).
- حدول موردنظر، با استناد و راهنمایی از کتاب جنگ و ارتش پیتر می یر، طراحی شده است (ر.ک:
   می یر، ۱۳۷۶، ص ۲۹).
- ۶- در پژوهش تورنی های و کوئنسی رایت، درباره ی جنگهای ابتدایی، زندگی برخی قبایل در امریکای لاتین و آفریقا، جنگ به مثابه ورزش یا پارهای سنتهای اعتقادی بوده است. کندن پوست سر، که جزو وظایف جادوگر قبیله ی بدو با تصور ازدیاد محصول در رابطه بوده است.
- ۷- این نظریهی تکاملی، طرفدارانی چون ابن خلدون، برتراند راسل، گمپلو ویچ، اوپنهایمر، کوئنسی رایت
   و روستو دارد.
- ۸- برخی متفکران برآنند که عصر مدرن از قرن پنجم میلادی تا نیمه ی دوم قرن نوزدهم و عصر پستمدرن از نیمه ی دوم قرن نوزدهم تا زمان حاضر قریب به ۱۵۰ سال در حال تکامل می باشد (نلسون، ۱۹۸۷) برخی ها نیز معتقدند که پست مدرن از سال ۱۹۶۰ و ۱۹۷۰ پدیدار شد (فرای و دنات ۱۹۸۷) پائولین مری روسنائو در چگونگی فهم رابطه ی پسامدرن با علوم اجتماعی این دیدگاه ها را مورد ارزیابی قرار داده است (روسنائو، ۱۳۸۰: ۲۲-۲۵).

2- Liberalistic

3- Socialistic

<sup>1-</sup> Realistic



- ۹- شاید کم تر کسی بداند که زنان انگلیسی تا ۶۰ درصد نیروی کار را در کارخانهها ویژه ی ساخت گلولههای توپ در طی جنگ جهانی اول تشکیل می دادند. در پوسترهای زمان جنگ، مناظری از تصویر سه زن فرانسوی در حال کشیدن خیشی در جایی که حیوانات باید آن را بکشند، در جبهه نشان می دهد که حاکی از بعد تلخ ماجراست.
- ۱۰ جنگ جهانی اول که معروف به نبرد سنگرها یا خندقها بود، در تلفات نظامیان در چند درگیسری زبانزد است. برای مثال در نبردهای سوم ٔ و وردَن ٔ به طول ده مایل، در طول یک روز، فقط ارتش بریتانیا ۵۷/۴۷۰ نفر تلفات داد (ر.ک: تاکمن، ۱۳۸۰: ۱۲).
  - ۱۱- عموره شهری بود که به خاطر گناهان ساکنانش توسط آتشی که از آسمان نازل شده نابود گشت.
- ۱۲− از قضا بمبی که در ۶ آگوست ۱۹۴۵ بر سر مردم هیروشیما افتاد، بمب اورانیومی به نام پسر کوچولو آ بود که قدرت انفجاری به اندازهی ۱۲/۵۰۰ تن تی.ان.تی داشت. توسعهی ایـن سـلاحها در دوران جنگ سرد و جوامع پسامدرن، قدرت تخریبی آن را به وسعت تمامی کـرهی زمـین رسـانیده اسـت (ر.ک: پیرانی، ۱۳۸۰: ۸۳–۵۵).
- -۱۳ به نظر می رسد در میان مباحث نظری بنیادین پیرامون پسامدرن، نقطه نظرهای چند تن قابیل توجه است: لیوتار در اندیشه های خود پیرامون پسامدرن از آن به عنوان محملی برای انتقاد یا پایان از فراروایت ها یا روایت های بزرگ درباره ی رهایی در مدرنیت بهره می برد. بحث دیگر، موضع بنیادستیزی ٔ ریچارد رورتی عمل گرای امریکایی است. او بر این اساس مدعی است هیچ گونه دیدگاه عینی وجود ندارد که حقیقت یا دانش در مورد جهان را تضمین نماید. در عین حال به عقیده ی او، anti-عمده عنی وجود ندارد که حقیقت یا دانش در بی همین ماجرا رفته اند. سرانجام مبحث جوهرستیزی -anti عمده شان دریدا در نشان دادن مشکلات، تلاش برای تعیین ذات اشیا و قطعی و تثبیت کردن کامل هویت کلمات و موضوعات است. در کل، این متفکران متفق القول اند که ما توسیط یک طرح جهانی که در پشت سرمان تداوم دارد، محدود نشده ایم (ر.ک: لیوتار، ۱۳۸۱، رورتی، ۱۹۸۰ دریدا،
- ۱۴ فردریک جیمسون نیز هم چون اسکات لش، بر آن است که پسامدرنیته، نـه یـک سـبک؛ بلکـه یـک پارادایم فرهنگی مسلط بر زندگی امروزی ماست. مفهومی که حضور و همزیستی طیفی از ویژگیهای متفاوت و درعین حال تبعی را امکانپذیر میسازد (ر.ک: جیمسون، ۱۳۷۹: ۱-۷۱).
- ۵۱− Babel (به معنی دروازه ی خدا) نام شهری قدیمی در بین النهرین بوده است. بابل درعین حال به معنی اغتشاش و غوغا نیز هست.
- ۹۱- هیبلذگری در کتاب جنگ پستمدرن، اصطلاح «سربازان سیبورگی» را در اشاره به مدل انسانی تکنولوژیکی نیروی جنگی تازه به کار گرفته است که در جنگهای اول و دوم خلیج فارس از سوی متحدین امریکا نیز استفاده واقع گردید.
- 1- Somme
- 2- Verdan
- 3- Little Boy
- 4- Anti-Foundationalist



۱۷ در تحقیق سال ۲۰۰۳ بانک جهانی آمده است: درآمد اندک مردم می تواند در آینده عامل مهم بروز جنگها باشد. اختلاف درآمد به صورتی حاد در حال افزایش است. یک میلیارد انسان با درآمدی کم تر از یک دلار در روز؛ یعنی، بسیار کم تر از حداقل شرایط زیستی زندگی می کنند (ر.ک: هایت، ۱۳۸۲).

#### منابع:

- ۱- استوکر، جری و مارش، دیوید (۱۳۷۸)؛ روش و نظریه در علوم سیاسی، ترجمه ی احمه در حاجییوسفی، تهران: مطالعات راهبردی.
  - ۲- ازغندی، علیرضا (۱۳۷۷)؛ ارتش و سیاست، تهران: قومس.
- ۳- برشت، برتولت (۱۳۸۲)؛ برشت شاعر، مجموعهی آثار، ترجمهی علی عبداللهی، تهران: آهنگ دیگه.
- ۴- بروسهال، رادنی (۱۳۸۳)؛ دایره المعارف ناسیونالیسم (سه جلدی)، ویراسته ی الکساندر ماتیل،
   ترجمه ی نسرین طباطبایی و دیگران، تهران: مرکز چاپ و انتشارات وزارت امور خارجه.
- ۵- بوتول، گاستون (۱۳۷۹)؛ جامعه شناسی جنگ، ترجمهی هوشنگ فرخجسته، تهران: علمی فرهنگی.
  - ۶- تافلر، آلوین (۱۳۸۱)؛ جنگ و ضدجنگ، ترجمهی شهیندخت خوارزمی، تهران: آسونه.
  - ۷- توین بی، آرنولد (۱۳۷۳)؛ جنگ و تمدن، ترجمهی خسرو رضایی، تهران: علمی و فرهنگی.
- پوپر، کارل (۱۳۸۳)؛ **زندگی سراسر حل مسأله است**، ترجمهی شهریار خواجیان، تهران: مرکز.
- ۹- اکانل، رابرت اِل (۱۳۸۲)؛ «جنگ: نهاد بدون وزارت»، تاریخ قرن بیستم، ترجمهی محمد رفیعی مهرا بادی، تهران: دفتر مطالعات سیاسی و بینالمللی.
- ۱۰- دان، راس (۱۳۸۲)؛ ت*ناریخ تمدن و فرهنگ جهان*، ترجمهی عبدالحسین آذرنگ، تهران: طرح نو.
- ۱۱- ساراپ، مادن (۱۳۸۲)؛ پساساختارگرایی و پسامدرنیسم، ترجمهی محمدرضا تاجیک، تهران: نشر نی.
- ۱۲- سوئیزی، پل (۱۳۸۳)؛ جهانی شدن، جهانی سازی، ترجمهی مجید مددی و دیگران، تهران: دیگر.
  - ۱۳- جمشیدی، محمدحسین (۱۳۸۳)؛ مبانی اندیشه نظامی، تهران: دورهی عالی جنگ.
- ۱۴ جیمسون، فردریک و دیگران (۱۳۷۹)؛ منطق فرهنگی سرمایه داری متأخر، ترجمه ی مجید محمدی و دیگران، تهران: هرمس.
  - ۱۵ جهانبگلو، رامین (۱۳۷۸)؛ کلاوزویتس، تهران: هرمس.
- ۱۶ روسنائو، پائولین مری (۱۳۸۰)؛ پست مدرنیسم و علوم اجتماعی، ترجمه ی حسین کاظمزاده، تهران: آتیه.
  - ۱۷- على بابايى، غلامرضا (۱۳۸۲)؛ فرهنگ سياسى آرش، تهران: آشيان.
  - ۱۸ فروید، زیگموند و اینشتین، آلبرت (۱۳۸۳)؛ چرا جنگ؟، تهران: فرزان روز.



- ۱۹- لایون، دیوید (۱۳۸۰)؛ یسامدرنیته، ترجمهی محسن حکیمی، تهران: آشیان.
- ۲۰- گالی، و.ب (۱۳۷۲)؛ فیلسوفان جنگ و صلح، ترجمهی محسن حکیمی، تهران: مرکز.
- ۲۱- گیبینز، جان. آر (۱۳۸۱)؛ سیاست پست مدرنیته، ترجمهی منصور انصاری، تهران، گام نو.
  - ۲۲ گیدنز، آنتونی (۱۳۸۰)؛ جامعه شناسی، ترجمه ی منوچهر صبوری، تهران: نشر نی.
- ۲۳ \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۳)؛ *مجموعه آثار،* ویراستهی فیلیپ کسل، ترجمهی حسن چاووشیان، تهران: ققنوس.
- ۲۲ گیدنز، آنتونی و دیگران (۱۳۸۲)؛ نظریه جامعه ی اطلاعاتی، ترجمه ی مهدی داودی، تهران: مرکز
   چاپ و انتشارات وزارت امور خارجه.
- ۲۵ تروی، جیمز و دیگران (۱۳۸۲)؛ تاریخ تمدن و فرهنگ جهان، ویراسته ی راسن دان، ترجمه ی عبدالحسین آذرنگ، تهران: طرح نو.
  - ۲۶ لش، اسکات (۱۳۸۳)؛ جامعه شناسی پست مدرنیسم، ترجمه ی حسن چاووشیان، تهران: مرکز.
    - ۲۷ موسوی، میرطیب (۱۳۸۳)؛ *ارتش و سیاست*، تهران: نشر مردمسالاری.
  - ۲۸ فراروش، استیوان (۱۳۸۳)؛ یا سوسیالیسم یا بربریت، ترجمهی مرضی محیط، تهران: اختران.
- ۲۹ مان، مایکل (۱۳۸۳)؛ *در جهانی شدن، جهانسازی*، ترجمهی مجید مددی و دیگران، تهران: نشر دیگر.
  - ۳۰ میر، پیتر (۱۳۷۶)؛ جنگ و ارتش، ترجمهی محمدصادق مهدوی، تهران: قومس.
  - ۳۱ میلر، نورمان (۱۳۸۴)؛ چرا می جنگیم؟، ترجمه ی جاهد جهانشاهی، تهران: اختران.
    - ۳۲ هابسباوم، اریک (۱۳۸۱)؛ عصر نهایتها، ترجمهی حسن مرتضوی، تهران: آگه.
- ۳۳ \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۲ الف)؛ ملت و ملی گرایی پس از ۱۷۸۰.م، ترجمه ی جمشید احمدپور، تهران: نیکا.
  - ۳۴ \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۲ ب)؛ عصر اميراتوري، ترجمهي ناهيد فروغال، تهران: اختران.
  - ۳۶ هایت، کلودیا (۱۳۸۳)؛ جهانی شدن و جنگ، ترجمهی لطفعلی سمینو، تهران: اختران.
- ۳۷ هنل، ریچارد (۱۳۸۳)؛ تروریسم شکل جدید جنگ، ترجمهی احمد واحدیان، تهران: سخن گست
  - ۳۸ نیکفر، محمدرضا (۱۳۸۳)؛ «مفهوم صلح»، نگاه نو، ش ۶۳.
- ۳۹- نولان، پاتریک، لینسکی، گرهارد (۱۳۸۰)؛ **جامعههای انسانی**، ترجمهی ناصر موفقیان، تهران: نشـر نی.
- 40- Doyle, Michael (1996); War and Peace London: W.W. Norton & Company.
- 41- Kagarlitsky, Boris (1999); New Barbarism London: Pluto Press.
- 42- Keely, Lawrence (1996); War befor Civilization Oxford, Press.
- 43- Tzvetan, Todorov (2003); Hope and Memory London: A. Books.